CCHE nro. 23 (2025), 185-194
10.60611/ccHE.vi23.270

LOA

Universidad
de O’Higgins

Educacion, memoria e interculturalidad: trayectoria y
reflexiones con Sergio Gonzalez Miranda’

Amalia Rojas Varela*

Universidad de Tarapaca, Chile.

DX amalia.rojas.varela@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-9007-3021

Recibido: 11 de octubre de 2025 | Aceptado: 2 de diciembre de 2025

Sergio Gonzalez Miranda es sociologo por la Universidad de Chile y magister en Planifi-
cacion del Desarrollo Urbano y Regional por la Pontificia Universidad Catolica de Chile.
Ademas, cuenta con un postgrado en Ciencias Sociales de la Facultad Latinoamericana de
Ciencias Sociales (FLACSO), es doctor en Estudios Americanos con mencion en Relaciones
Internacionales por la Universidad de Santiago de Chile y doctor en Educacioén por la Uni-
versidad Academia de Humanismo Cristiano. Ha sido investigador responsable de diversos
proyectos de la Comision Nacional de Ciencia y Tecnologia (CONICYT) y del Fondo Nacional
de Investigacion de Desarrollo Cientifico y Tecnologico (FONDECYT). Luego de recibir el
Premio Nacional de Historia por el Ministerio de Educacion, en 2014, fue reconocido como
Hijo Ilustre de Iquique, para después integrar el Consejo de CONICYT (2017) y el Comité de
Humanidades de la Comision Nacional de Acreditacion de Chile (CNA). Ha publicado diversos
articulos en revistas especializadas y libros en sus tres areas de especializacion: relaciones
transfronterizas, mineria del salitre y educacion. También, se ha desempefniado como profe-
sor y académico de la Universidad de Tarapaca, en las ciudades de Iquique y Arica.

La siguiente entrevista al doctor Gonzalez Miranda se enfoca en su produccion histo-
riografica y en sus aportes al campo de la educacion chilena, especialmente, a la producida
en el norte del pais. Esperamos que este ejercicio se convierta en una oportunidad para
fortalecer la historia de la educacidn, al tiempo que buscamos reconocer a quienes ya no
nos acompanan, como el profesor Ivan Nufez y tantos otros/as, que desde la académica o el
campo han hecho de la educacion una vocacion y un oficio.

' Agradecemos a los profesores Rodrigo Ruz y Patricia Palma, por sus sugerencias, a la BECA ANID, por los
recursos asignados, y a Sergio Gonzélez Miranda, por su tiempo y las memorias compartidas.

" Amalia Rojas Varela es estudiante de Doctorado en Historia de la Universidad de Tarapaca, magister en
Historia y profesora de Historia y Geografia por la misma universidad, y diplomada en Historia del Arte
por la Pontificia Universidad Catdlica de Valparaiso.

CUADERNOS CHILENOS DE HISTORIA DE LA EDUCACION | 185



AMALIA RoJas VARELA

Por ultimo, creemos que esta entrevista constituye una valiosa fuente para la historio-
grafia de la educacion de Chile, ya que permite comprender la trayectoria de la educacion
intercultural en el norte del pais y aporta a la construccion de una historia social de la edu-
cacion, al tiempo que ofrece un material que nos invita a reflexionar sobre las lecciones
historicas de la educacién intercultural y rural.

¢ COMO SURGIO SU INTERES POR LA HISTORIA DE LA EDUCACION?

Porque se unieron dos cosas: primero, hice un Doctorado en Educacion e inicié toda una
fase de vinculacion con el Programa Interdisciplinario de Investigacion en Educacién, el PIIE,
donde tenia amigos con los que trabajaba. Inicié un trabajo con Fernando Mena, un lingtista
que habia estudiado en Alemania y habia retornado a Chile. Posteriormente, tuve la suerte
de conocer a Tomas Vasconi, uno de los principales exponentes de las teorias de educacion
en América Latina y, en particular, de Chile. Incluso lo traje a Iquique para que hiciera clases
en la carrera de Sociologia de la Universidad Arturo Prat. Todo eso en el PIIE. Y también en
el PIIE pude conocer a Abraham Magendzo, que es Premio Nacional de Educacion, con quien
somos amigos, tenemos una muy buena relacién. Y conoci a Ivan Nufez, que también es
Premio Nacional de Educacion, con quien también tengo una muy buena amistad.

Inicié un programa de doctorado en la Cardiff College de Gales, que no conclui por una
serie de razones personales e institucionales. Hay que recordar que era un periodo complejo
del cual estamos hablando, de fines de los afios ochenta y comienzos de los noventa. Sin
embargo, en ese programa pude conocer a Basil Bernestin, que es uno de los sociélogos de
la educacion mas importantes y teodrico del codigo sociolingiiistico. Incluso yo lo reviso a él
cuando hago clases en el Doctorado de Educacién. Y bueno, como sociologo, también estu-
di¢ mucho a Pierre Bourdieu y me desempeifié como profesor de Sociologia de la Educacién.

Todo esto me llevo a algo que fue muy bonito. En algun momento tomé contacto con
una ONG italiana, llamada Terra Nuova, con la cual todavia tengo contacto. De hecho, el afio
pasado estuve en Italia, en Roma, y fui a visitar a Alessandro Bagnolo, que fue quien estuvo a
cargo de ONG italianas y de Terra Nuova en Chile. Sin embargo, la persona clave fue Matthias
Abram, que era el representante de la GTZ alemana para América Latina y un Terra Nuova.
Habia también Terra Nuova en varias organizaciones importantes, como la UNESCO. Ahi
estaba Francesco Piotti, Massimo Amadio. Y en la UNICEF, donde estaba Ana Lucia D’ Emilio.
Era un grupo muy interesante, que los conoci a través de mi amigo Fernando Mena, ya falle-
cido. Todos ellos ya no estan en esos lugares, esto ya es historia. Sin embargo, ahi surge la
idea de crear, porque estabamos muy preocupados e interesados por la educacion indigena,
que primero se llamé educacion bicultural y, después, intercultural.

En ese tiempo conoci a varios lingiistas, la mayoria eran lingliistas peruanos. Por ejem-
plo, Luis Enrique Lopez, quien mont6 el Programa de Magister de Educacion Intercultural
en la Universidad Mayor de San Simon, y también Madeline Zaniga; en fin, un grupo muy
interesante. Yo estaba entre medio en ese grupo. Incluso en esa época conoci a Elisa Loncon.
Esto fue porque organizamos eventos, seminarios. Recuerdo que hicimos un seminario de
educacion intercultural muy grande, donde estuvo Ricardo Lagos, cuando era ministro de
Educacion, a comienzos de los afios noventa. Con Matthias conversamos la idea de crear una
carrera de Pedagogia General Basica, intercultural y bilingtie, destinada a jovenes aymaras,

CUADERNOS CHILENOS DE HISTORIA DE LA EDUCACION | 186



EDUCACION, MEMORIA E INTERCULTURALIDAD

y en la actualidad, a otros jovenes, pero estdbamos pensando fundamentalmente en jovenes
aymaras de Chile.

Hice el proyecto y lo presenté a través de Matthias y de Terra Nuova a la Unién Euro-
pea, y fue aprobado. Por eso que se creo esa carrera en la Universidad Arturo Prat, financiada
por la Union Europea y administrada o asesorada por Terra Nuova. De hecho, creamos en esa
universidad un Instituto de Estudios Andinos, llamado ISLUGA. Y en ese ambiente produje
una serie de textos que se enfoco en los profesores rurales. Alli, escribi Chilenizando a Tunu-
pa y también un libro que se llama Educacién y pueblos indigenas. Fue muy lindo, porque
incluso habia alguien de Terra Nuova que se hizo cargo de todo este proceso de la carrera,
que se llamaba Marco Collaschi —como te das cuenta, son todos italianos—. Collaschi venia
del Pert, e incluso habia estado trabajando en Iquitos.

Fue un periodo de mi vida muy lindo y teniamos apoyo del rector de la Universidad
Arturo Prat en esa época, Enrique Diaz Vasquez, un doctor en Lingiistica. Mira las coinci-
dencias: €l habia estudiado en Estados Unidos; era un profesor de inglés, originalmente, y
estudio su doctorado en Lingtistica en las teorias de Chomsky. Diaz Vasquez estaba feliz; de
hecho, se transformé en un especialista en estudio de la morfologia de la lengua aymara y
saco hace no mucho un librito” junto con Felino Garcia. Garcia es aymara, es el encargado del
area de Educacion Intercultural del ministerio desde hace mucho tiempo y fue alumno de la
carrera, de la que se gradud. Lo mismo que Teodoro Marquez —en Arica deben conocerlo—,
quien se hizo cargo de la escuela KUSAYAPU, en Pachica’. En fin, fue un periodo muy bonito.

Por eso es que me interesé mucho en este tema, e hice mi segundo doctorado, esta
vez en Relaciones Internacionales, un tema que también me interesaba. Fui uno de los pre-
cursores del Instituto de Estudios Internacionales de la Universidad Arturo Prat, que todavia
existe: el INTE. Y, en paralelo, trabajé tematicas de mineria. Yo tenia “tres sombreros” en un
momento, y después me quedé solo con dos, porque no podia estar entre esos “sombreros”
Digo “sombreros” porque estoy copiando a un amigo mio de esa época, Carlos Martinez So-
tomayor, que fue canciller y quien me decia: “Uno tiene varios sombreros”

Entonces, tenia “tres sombreros” Y el sombrero que mas me gustaba, porque habia
estudiado en la Pontificia Universidad Catolica de Chile, era planificaciéon urbana y regional.
Entonces, era un sociélogo urbano y regional. Comencé a estudiar los temas regionales y ahi
comienzo a preocuparme el tema historico; eso me fasciné muchisimo. Todo el desarrollo
historico de la regién de Tarapaca me llevd al mundo del salitre. Fue como un amor muy
profundo, y hasta el dia de hoy sigo enamorado de eso. Me transformé en un historiador.

Todo lo hice a través de la perspectiva histérica y, por eso, en el tema educativo trabajé
en historia en la educacion, cuando deberia haber trabajado sociologia en la educacion, que
era lo logico. Sin embargo, terminé trabajando historia de la educaciéon. Nunca he dejado de
ser sociologo: mis puntos de vista todavia estan alli, pero eso fue lo fuerte.

Y el tema de las relaciones internacionales se vinculaba mucho con el tema regional.
Senti también que el ciclo de la educacion intercultural comenzoé a cerrarse para mi cuando

* El texto que menciona el entrevistado es Aproximacion a la morfologia verbal del aymara de Chile: impli-
cancias pedagdgicas (RIL Editores, 2019).

s La escuela referida fue el Instituto Agricola KUSAYAPU de Huara, centro educativo ya desaparecido.

CUADERNOS CHILENOS DE HISTORIA DE LA EDUCACION m 187



AMALIA RoJas VARELA

esa carrera de Pedagogia dejo de ser financiada por Terra Nuova, por la Union Europea. Te-
rra Nuova se fue, incluso se fue del pais, y muchos ya se fueron definitivamente. Y uno dice:
“Bueno, que esto continde solo, por su propio medio, ;0 no?”. De hecho, la carrera sigui6é con
las becas CONAD], las becas indigenas, y nosotros habiamos traido a Horacio Larrain, pero
eso tomo su propio curso. Mi primer proyecto FONDECYT, que presenté y gané, fue en el
campo de la educacion; pero todos los posteriores fueron en el campo de la historia de la
mineria y también en relaciones internacionales.

Entonces, he ganado FONDECYT en los tres sombreros; pero la educacién fue como el
primer amor. Nunca se olvida. Por eso es que, cuando me invitaron al Doctorado en Educa-
cion para formar parte del equipo, les dije: “No estoy actualmente trabajando en Educacion,
pero siempre ha sido un tema que me ha cautivado”. De hecho, donde mas clases hago es en
el Doctorado en Educacion, y donde me siento muy cémodo también.

MENCIONO UN TEXTO QUE LEf EN MI FORMACION DE PREGRADO EN LA UNIVERSIDAD DE TARAPACA:
CHILENIZANDO A TUNUPA. $ PENSO QUE ESE TEXTO SERIA TAN INFLUYENTE EN LOS DEBATES SOBRE
EDUCACION EN CHILE?

Hace unos afos, puede que antes de la pandemia, me inviaron a formar parte de un comité
para la Revista de Educacion, de Historia de Educacion. Fui a Santiago y nos reunimos por
cerca de la Quinta Normal, en una universidad que ahora no recuerdo muy bien, pero habia
una estanteria y estaba mi libro, Chilenizando a Tunupa, y le dije: “;Oh, esta el libro mio alli!”
Entonces, me respondieron: “Claro, como no va a estar su libro si es un clasico” Me quedé
muy sorprendido, porque el tema o el libro “mas conocido mio” era el del salitre. Por ejemplo,
Hombres y mujeres de la pampa es muy conocido por los historiadores en general; todos los
que estudian historia, especialmente historia social, conocen ese libro. Y hay otros que pensé
que iban a ser mas conocidos y no lo son, pero si creo que ese libro, Chilenizando a Tunupa,
ha hecho que en el campo de la educacion, y de la historia de la educacion en particular, me
consideren. Hace un tiempo encontré una caja con entrevistas a maestros normalistas, y alli
hay un material muy rico, porque la mayoria de esas personas ya no esta.

(',COMO HA EVOLUCIONADO SU MIRADA SOBRE LA EDUCACION A LO LARGO DE SU CARRERA?

Bueno, me voy a referir solo a la educacion intercultural, porque lo otro es demasiado grande
y no terminariamos esta entrevista. Creo que hemos mejorado y hemos empeorado. Re-
cuerdo que, justamente, estos amigos, colegas italianos, lanzaron un libro que se llama La
educacion indigena en América Latina. Era una compilacion y entre los compiladores estaba
otro italiano: Luca Cittarella. Muy simpatico Luca. Creo que el otro era Massimo Amadio. Ese
libro ha sido muy valioso para mi, porque ha sido una especie de estado del arte de la edu-
cacion indigena en América Latina. Alli se muestra como se pasa de lo que era la educaciéon
indigena o la educacion indigenista desde 1910 hasta la década de los ochenta o noventa. Se
pasa de este tipo de educacion a una en que se incorporan los elementos culturales, en que
ya el tema no es solamente el idioma, sino también lo cultural; hasta la vision de la educaciéon
intercultural, que era como lo mas avanzado en ese momento.

CUADERNOS CHILENOS DE HISTORIA DE LA EDUCACION m 188



EDUCACION, MEMORIA E INTERCULTURALIDAD

Hoy, desde el punto de vista tedrico, investigativo, hemos avanzado mas, pero sen qué
hemos retrocedido? Hemos retrocedido en todo el desarrollo que se hizo, especialmente en
el campo de la lingtistica, incluso en cosas que para la época podiamos haberlas criticado,
como lo que hizo el Instituto Lingtistico de Verano, que tenia una mision algo religiosa de
ensefanza. Aprendian las lenguas indigenas para después introducir la Biblia. Pero resulta
que muchos de ellos, como Luis Gémez Maquer en el caso de Isla de Pascua, aprendian la
lengua nativa, pero eran lingiistas, y como eran lingtistas, escribian papers sobre las len-
guas. Gracias a ellos se pudo recuperar lenguas que estaban en fases criticas. Se hicieron
diccionarios, en fin. Entonces, hubo un avance investigativo en esa época muy importante, y
que fue promovido ademas por gobiernos.

Alo mejor la lingtistica ha avanzado muchisimo desde el punto de vista tedrico, pero
no estoy tan seguro de que haya avanzado tanto desde el punto de vista... por ejemplo, la
propia carrera de Educacién Intercultural Bilingiie de la UNAP, en que se ensefiaba la lengua
y que estaba disefiada especialmente para los jovenes de comunidades indigenas. Trajimos
aJuan de Dios Llapita, de Bolivia, para que hiciera clases. Manuel Mamani, de la Universidad
de Tarapacd, también hizo clases. Y se contraté después a Elias Ticona; pero resulta que si
uno ve qué paso con esa carrera, se transformoé en una de Pedagogia General Basica con una
mencion, por decirlo asi. O sea, como cualquier otra, sme entiendes? Entonces, se fue per-
diendo el espiritu que se tenia. Y, ademas, pensabamos que iban a salir estos profesores y lle-
garian a sus comunidades a hablar la lengua y recuperarla. En una oportunidad, viajé a Peine
y Socaire, también a otras comunidades, pero les cuento lo de Peine y Socaire. Me acuerdo
de que me lo pidieron del PIIE, en un proyecto. Llego y digo: “Bueno, nosotros queremos ha-
blar del tema de la educacién intercultural, que se estd haciendo algo aqui, en estas escuelas”
Y me dicen: “;Saben? Nosotros tenemos dos profesoras que son interculturales”. Dije: “Ah,
pero qué interesante. ;Quiénes seran?”. Llegaron dos exalumnas de la carrera. Entonces, me
dijeron: “Hola, profesor, que gusto de verlo”. Y eso lo encontré tan lindo, porque era como
que se cumplio el sueno que teniamos. Pero eso ya no es asi. Todavia la carrera del ministerio
es rigida; no se le da prioridad a ello. ;Me entienden? No hay flexibilidad. De hecho, la lengua
aymara todavia no es segunda lengua regional. No es obligatoria.

Se deberia ensenar el aymara en todo el norte grande de Chile, como segunda lengua.
Y el mapudungtin como segunda lengua a nivel nacional, pero no se hace, porque no hemos
avanzado. Avanzamos en el gobierno de Aylwin, con la Comisién Especial del Pueblo Indi-
gena, pero hemos retrocedido. Creo que si uno lo ve, no hay en la educacion intercultural
todas esas inquietudes e iniciativas que habia en aquella época. Incluso el tema indigena, en
este dltimo tiempo, me ha sorprendido mucho: como que se ha comenzado a estigmatizar
por los conflictos que hay en el sur. Situaciones que no eran asi a comienzos de los noventa,
donde habia todo un renacer, el deseo de recuperar las cosmovisiones. Habia mucho mas
interés por estos temas, tanto de las autoridades como de los investigadores. A lo mejor,
como estoy un poco fuera, no estoy viendo cosas que existen, pero ;donde esta ese magister
que hubo en la San Simén? ;Qué paso con €1? ;Qué paso con KUSAYAPU por ejemplo? Ima-
ginense que los metodistas abren KUSAYAPU y ese fue un ejemplo muy lindo. No se replicé.
Yo dirigia una ONG y abrimos una escuela en Ancuyo. Entonces, todo ese espiritu no lo veo
en la actualidad. A lo mejor, desde el punto de vista estrictamente disciplinario o cientifico,
hemos avanzado, porque la ciencia siempre avanza. Como dice Lakatos, de a poquito, como

CUADERNOS CHILENOS DE HISTORIA DE LA EDUCACION m 189



AMALIA RoJas VARELA

una empresa. Pero en los ochenta, noventa, dimos un salto. Y ese salto creo que no lo hemos
vuelto a repetir. Probablemente, ahi hay un déficit.

Y también uno ve tres cosas. Una, que ya no existe en ninguna de las grandes univer-
sidades una preocupacion por el tema, un punto de vista estrictamente investigativo, un
centro, un instituto. Eso ya no esta. El Instituto ISLUGA estd practicamente fenecido. La
UTA ya no tiene algo parecido. Es mas, en la UTA hubo lingtistas. Alli estaba la profesora
Espinosa, que estudid, hizo un mapa lingtistico. También, la influencia de la carrera de An-
tropologia. Estaban Héctor Gonzalez y Ana Maria Carrasco. Es decir, académicos habia, pero
ya los intereses son otros. También me pasé a mi. No se formd, no existe tampoco la carrera
de Lingtistica, no se formé lo que podria haber sido este salto adelante.

Y lo otro también. Es que organicé congresos, seminarios, como el Congreso de Educa-
cion Intercultural Bilingtie o el Intercultural en Iquique, en esas épocas. No he sabido de otro
congreso importante, nacional, internacional, que se realice o que se haya realizado en los
ultimos tiempos sobre el tema en el norte de Chile. También en el sur. Me acuerdo de que el
profesor Borro, en Villarrica, realizo un curso de perfeccionamiento en este tema, en la Uni-
dad Cultural Mapuche, pero estas cosas como que... Mire, hoy en dia todo el mundo estudia
migraciones. Es el tema de moda y, por lo tanto, no nos damos cuenta de las oportunidades
que estamos dejando pasar, de los temas relevantes que no estamos estudiando. Y este tema a
mi me parece. Por eso también me parecié muy bien que, en el Doctorado de Educacion de la
UTA —porque ademas también estuve alli para que fuese asi un poco; obviamente no, porque
hay profesores que han estudiado el tema intercultural, como el profesor Carlos Mondaca, el
mismo profesor Raul Bustos—, en que existiese una linea de educacion intercultural.

El problema es que la educacion intercultural no es suficiente, porque como que ya
no tiene tanto peso. Asi, le agregan siempre otro tema mas, ;0 no? Entonces, tenemos una
linea que es educacion superior y nadie la cuestiona. Y la otra linea que deberia haber sido
educacion intercultural, dice educacion intercultural y le agregan algo mas. Entonces, claro,
para poder tener un equilibro con lo de educacion superior, que es muy fuerte, a educacion
intercultural se le tuvo que agregar otra tematica mas para incluir a otro especialista. Creo
que, por un lado, es bueno que exista también educacion intercultural dentro de las lineas de
especializacion del doctorado, pero me hubiese gustado que fuese solita.

EN su RELATO, HA MENCIONADO A LOS MAESTROS NORMALISTAS Y TIENE ARTICULOS SOBRE ELLOS.
éCUALES CREE QUE SON LAS LECCIONES QUE UNO PUEDE RESCATAR DE ESA EXPERIENCIA PARA
AVANZAR EN LA EDUCACION INTERCULTURAL?

Me voy a referir a muy poquitas, porque pueden ser muchas, pero creo que los maestros
normalistas, en general, desde que se forman en el siglo XIX, su principal misién era la inte-
gracion al Estado nacion. Por ejemplo, que los pueblitos en Chile Chico, en Balmaceda o en
Visviri se sintieran parte del Estado nacion. En la época de Balmaceda, hasta Pedro Montt,
el Estado de Chile, y desde antes también, por supuesto, estaba en proceso de formacioén.
Se estaba formando el Estado nacion. Era muy importante la inclusion. También las obras
publicas, como el ferrocarril, etc., tenian como esa mision. El ferrocarril era como la colum-
na vertebral, de integrar al pais, que todos sintieran que formaban parte de esta estructura
social llamada Chile. Y eso esta bien.

CUADERNOS CHILENOS DE HISTORIA DE LA EDUCACION | 190



EDUCACION, MEMORIA E INTERCULTURALIDAD

El problema esta en que, claro, se comenzo a tener una logica homogeneizadora, “so-
mos todos chilenos”, etc. Sin embargo, alguien se dio cuenta de que algo estaba fallando,
porque desde el centro se empezo a planificar todo. En el CPEIP [Centro de Perfecciona-
miento, Experimentacion e Investigaciones Pedagogicas] hasta las escuelas comenzaron a
disenarse, la misma escuela, desde Visviri hasta Punta Arenas, y los climas son distintos. Pero
no solo las escuelas, sino también el curriculum. Entonces, se ensefiaba lo mismo en todo
el pais, pero esa era la logica de la integracién. Y los maestros rurales tenian esa mision de
integracion. Sin embargo, eso tenia un costo, tenia un efecto colateral que era que comen-
zaba a afectarse la diversidad cultural; o sea, la riqueza cultural nacional se veia afectada por
esa homogeneizacion cultural. Bueno, todas esas cosas las sabemos, pero la pérdida neta
tiene que ver con la pérdida de la lengua. Por eso eran tan importante los lingtistas: porque
la lengua lo es todo en realidad. Y por eso es que, para mi, era tan importante que la carrera
de Educacion Intercultural fuera bilingiie; es decir, que efectivamente se ensefara la lengua.
No que se hiciera “una clasecita”, sino que el curso de lengua aymara fuera a acompaiar al
alumno durante toda la carrera. Pero también el Estado tiene que reconocer, a través de
todas sus agencias, incluyendo el tema regional: “Eso es valioso, vamos a recuperar la diver-
sidad cultural” Porque tal como estudiaba la profesora Espinoza, Hans Gunderman y otros,
que, en un periodo muy corto, algunas comunidades pasaron de ser monolingiies en aymara
a monolingties en espafiol. La transicion fue muy rapida.

Por tanto, la pérdida fue muy profunda y habia que recuperarla. Ademas, se incorpo-
raron otros elementos, como el pentecostalismo, que también aumento el proceso de secu-
larizacion del fendmeno, y los profesores colaboraron mucho en eso, prohibiendo la lengua
en el aula, también prohibiendo algunas tradiciones. Pero cuando hago las entrevistas con
los profesores rurales, ellos se dan cuenta de que la lengua es fundamental. Incluso, algunos
dijeron: “Si yo pudiera ahora corregir lo que hice, lo corregiria” Entonces, ese no es un tema
personal, es la estructura social, es un tema socioldgico.

Por lo tanto, es una lecciéon. Una leccion clave es que si vamos a hacer algo, la len-
gua es fundamental. No se puede hacer educacion rural en comunidades indigenas si no
se incorpora el tema de la lengua. Y la cultura, por cierto, y todo lo demds. Por lo tanto,
los profesores tienen que ser interculturales. No solamente tienen que saber la lengua,
tienen que conocer la tradicidn, la historia. No puede ser cualquier profesor que llegue
alla, como era en esa época.

Dicho eso, hay otro elemento que también es una leccién y que es muy buena. Los
profesores rurales que llegaron eran bien formados, especialmente los que vienen formados
por escuelas normales, ya sea la de Antofagasta, donde estaban los “famosos chilenizadores”,
como también de otras escuelas normales, hasta la Abelardo Nunez. Ellos tenian una forma-
cion muy rica, muy buena. Por lo tanto, en el plano del conocimiento si bien todos se regian
por el famoso “kilo y medio”, que era un libro pesado —que lo tengo, e incluso escribi en la
Revista de Educacion del ministerio, porque en ese tiempo me buscaban mucho—, yo también
fui alumno de un profesor normalista, y eran muy completos, y se lo ensefiaron a los alumnos
—aunque en algunos casos eran profesores que trabajaban en distintos niveles a la vez, en
“aulas integradas”, pero eran pocos—. Por lo tanto, la formacion de los estudiantes era buena.
Es mas: ;COémo nos explicamos que cuando llegd la democracia, rdpidamente personas an-
dinas, aymaras, asumieran roles como alcaldes, concejales, sin mayores problemas, y luego

CUADERNOS CHILENOS DE HISTORIA DE LA EDUCACION | 191



AMALIA RoJas VARELA

formaran parte del CORE [Consejo Regional]? De hecho, hay una sobrerrepresentacion po-
litica de la poblacion aymara en relacién con el resto de la poblacién en cargos de poder.
Especialmente en el CORE, porque era nombrado por los municipios, y ellos empezaron a
controlar muchos municipios. Incluso empezaron a controlar municipios que, originalmen-
te, no eran de poblacion aymara; por el ejemplo, el caso de Pica. Al momento llegd un aymara
al municipio, el de Camina.

Y uno los ve vy, claro, son poblaciones que empezaron a bajar en este control de los
pisos y spor qué ellos logran eso? Porque estaban muy bien formados por los profesores
normalistas. Tenian una cultura civica muy buena. Ese elemento fue positivo. Por un lado,
eso es lo que entiendo con la interculturalidad, porque se integraban a la sociedad nacional
con mucha propiedad, tenian a estos profesores y otra gente mas que los formaron bien para
que, por decirlo asi, se desenvolvieran en la sociedad chilena con toda propiedad. Conocian
muy bien la lengua, la estructura social y el estado de derecho. Todo. Incluso, muchos se
formaron como profesionales en diferentes ambitos. Pero, a la vez, si ellos hubiesen tenido
formacién en la lengua aymara, en su cultura, en su historia, en sus técnicas, en sus tecno-
logias, etc., también se podrian desempenar igualmente en propiedad en el mundo andino.

La interculturalidad es que uno pueda desenvolverse no solo en la lengua, sino también
enla culturay en la sociedad, con propiedad, en estos mundos que no son bipolares, sino mun-
dos integrados. Ese es el modelo que yo veia en esa época y que todavia creo que de eso algo
hay. Y, ademas, la sociedad chilena cada vez se hace mas diversa. Ahora, en esta diversidad,
es evidente que no podemos pasar de una logica de homogeneidad a una de plena diversidad.
Tiene que haber un curriculum, y el curriculum es una seleccion arbitraria de la cultura hecha
por alguien. Si bien he criticado duramente lo que hizo el CPEIP, de generar un curriculum
para todo el pais, el Estado renuncié a ese papel, pero no por las demandas de los pueblos
indigenas, sino por el mercado. Comenz¢ a licitar los curriculums y aqui estamos con un pro-
blema. Ahora, quien determina el curriculum es el mercado y no el Estado. Antes criticibamos
al Estado, pero ahora es peor, jme entiendes? Es peor. Es més diverso, pero es peor.

El Estado tenia un proposito de largo plazo que era la integracion de la sociedad,
pero eso tenia un costo. Prefiero que el Estado siga teniendo un papel estructurador, por
eso que nunca me parecio... porque Chilenizando a Tunupa termina justo en los noventa.
Nunca me parecié tan mala la idea de la LOCE en términos de objetivos fundamentales
y contenidos minimos. Es decir, habia objetivos fundamentales definidos por el Estado
con contenidos minimos para alcanzar esos objetivos, y el resto lo llenamos nosotros en
las regiones. Que cada region incorpore su diversidad cultural, sus propios objetivos, sus
propias misiones en lo que falta del curriculum, pero no estdbamos preparados para eso,
porque si hubiésemos tenido a los profesores interculturales, que lo pensamos, esos pro-
fesores interculturales habrian contribuido a la construccion del curriculum. Pero no los
tuvimos, porque fracasamos, porque en realidad y en todo Chile eso ocurre: que tenemos
profesores, pero no curriculistas. Entonces, el tema de la didactica, por ejemplo, esta bas-
tante ausente. No tenemos curriculistas y, para tenerlos, debemos tener investigadores,
como el caso mio. Podriamos haber tenido la defensa como regién de decir: “Mire, ssabes
qué? La region tiene curriculistas y tiene la posibilidad de hacer también su propuesta”
Pero eso no se hizo, no lo logramos. Volviendo a la pregunta inicial, en eso nos empan-
tanamos. Creo que no avanzamos como queriamos y creo también en lo que voy a decir:

CUADERNOS CHILENOS DE HISTORIA DE LA EDUCACION | 192



EDUCACION, MEMORIA E INTERCULTURALIDAD

creo que tampoco hemos tenido los cuadros intelectuales o académicos suficientes, o bien
preparados para enfrentar un desafio tan grande como ese, y creo que, en algin momento,
creimos que era posible. Por eso fue tan importante, por lo menos para mi.

Fijese como parti mi relato: habia una ONG italiana llamada Terra Nuova, era un grupo
de jovenes intelectuales. ;Sabe como surgieron? Porque eran jévenes muy bien formados
en las universidades europeas, pero tenian el suefio de hacer cambios como todos en los
sesenta, que era la década de los cambios, y en los setenta. Lograron constituirse como tales
y recibian aportes del Estado italiano a través de la cooperacién multilateral, y lo que hacian
era abrir posibilidades. Terra Nuova ayudaba en el campo de la salud y en otras areas. A lo
que voy es que habia una mistica: estos jovenes se iban a trabajar a Africa o a Bolivia, y era un
suefio hacer cambios; pero eso desaparecid, ya no existe. Todavia existen ONG que conoci
en mi otro “sombrero”, el de las relaciones internacionales, pero solo se preocupan del pro-
blema de la migracion. Estan preocupados de la migracion africana subsahariana a Europa,
de prestar ayuda a esta gente que esta en situaciones muy dificiles; pero cosas tan sofisti-
cadas como la educacioén intercultural pasa a ser como de ese mundo. Y soy uno de los que
abandond el bote, porque me fui y dejé ese “sombrero”, y no deberiamos dejarlo. Me siento
un poco culpable. Y cuando hay personas como Amalia Rojas Varela que estan interesados en
estos temas, les digo que, por favor, sigan adelante.

DE ACUERDO CON SU PERSPECTIVA Y LO QUE HEMOS CONVERSADO, C',QUE ASPECTOS DEL SISTEMA
EDUCATIVO CHILENO CONSIDERA QUE SON MAS URGENTES DE TRANSFORMAR?

Creo que alli esta la educacion intercultural como un desafio regional. La critica que hice y
otros han hecho no era para que se desmantelara el Estado. Cuando uno critica las agencias
estatales, no es con el propédsito de que desaparezcan, sino para que tengan, por decirlo ast,
una consideracion hacia elementos que son importantes y que no estan incluidos. Creo que
las direcciones provinciales, el propio ministerio, deben tener un papel mucho maés efectivo,
eficiente. Hay gente muy capaz, que ha estado en el ministerio, pensando especialmente en
la educacion publica. Los privados tienen sus propios recursos. No me refiero a recursos
financieros, sino a los culturales. En el debate politico del otro dia, preguntamos cuadntos de
ellos estudiaron en colegios publicos. Creo que habia dos, y todos los demas eran de colegios
particulares. Hace cincuenta, ochenta o cien afios atras, eso era distinto. Fijese que incluso la
aristocracia chilena, por llamarla asi, estudiaba en el Instituto Nacional o en el Lastarria. Pero
en el siglo XIX eso no era asi. En el siglo XX se logr6 la democratizacion de la educacion, pero
también la calidad de la educacion publica. De hecho, los colegios publicos o sus profesores
eran los que evaluaban a los profesores de los colegios privados para certificar que ese curso
pasaba al siguiente, y eso fue hasta los setenta.

También las universidades publicas evaluaban a las privadas. ;Quién se imagina eso
ahora? Eso ha cambiado. Hoy es al revés. Por lo tanto, tenemos que fortalecer la educacion
publica, y no hablo de la l6gica de que siempre haya mas recursos; estoy hablando de mas
competencias. Hemos retrocedido, hay un papel que las agencias estatales tienen que recu-
perar, no para hacer lo mismo que hicieron antes, sino para hacerlo mejor. Y pienso que las
universidades también. No puede ser que vean el campo educativo como el area pobre de
todo lo que hace la universidad. Yo siempre voy a la Universidad de Chile, al campus Juan

CUADERNOS CHILENOS DE HISTORIA DE LA EDUCACION m 193



AMALIA RoJAs VARELA

Goémez Milla, y... ;quién fue Juan Goémez Milla? Un rector de la Universidad de Chile, pero,
fundamentalmente, un profesor. Los grandes intelectuales, los grandes ensayistas de este
pais eran maestros.

CUADERNOS CHILENOS DE HISTORIA DE LA EDUCACION m 194



